AzKia : Jurnal of Islamic Education in Asia
Vol. 1 No. 1, June 2024, 1-25

KAJIAN HISTORIS MADRASAH NIZAMIYAH

Apriliani Kartini, Fauzan
Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia
Corresponding E-mail: aprirulix@gmail.com

Abstract

This article aims to outline the study of the establishment of this madrasah with
educational elements. In its growth and development, the madrasah is seen as an
evolution of Islamic educational institutions. The Nizamiyah Madrasah is the largest
madrasah within the educational institutions managed by the Seljuk Dynasty
government. This study is qualitative in nature. With the object of study in this article,
this type of research falls into the category of library research. The results of this
research explain: 1) The History of the Establishment of the Nizamiyah Madrasah, 2)
Madrasah as a Dominant Islamic Educational Institution, 3) Development of the
Nizamiyah Madrasah Curriculum, 4) The Nizamiyah Madrasah as an Educational
Institution, 5) The Nizamiyah Madrasah as a Political-Ideological Battlefield, 6)
Founding Figures of the Nizamiyah Madrasah, 7) The Influence of the Nizamiyah
Madrasah based on the institution's compatibility with the environment and beliefs in
social and religious contexts.

Keywords: Historical, Study, Nizamiyah, Madrasah

Pendahuluan

[slam merupakan agama yang mendorong kemajuan semua aspek
kehidupan manusia. Para ahli menyebutnya sebagai zaman keemasan Islam,
dan masa dimana Islam dan kaum muslim merupakan pusat dari segala-
galanya. Islam pada saat itu hampir menguasai semua aspek kehidupan
manusia dan menjadi pusat unggulan dalam setiap bidangnya. Dari segi
rentang waktu, hampir Sembilan abad Islam mendominasi dunia dengan
peradabannya, tepatnya dari abad ke 8 hingga abd ke 16 Masehi.

Puncak kemajuan pembelajaran Islam berhubungan erat dengan
kemajuan peradaban Islam. Menurut sejumlah tokoh sejarah peradaban Islam
seperti Harun Nasution, masa kejayaan kekuasaan Islam terjadi kira-kira
antara tahun 650 hingga 1000. Perkembangan peradaban Islam pada awalnya
tidak hanya terbatas pada ranah politik, tetapi juga mencakup kemajuan dalam
ilmu pengetahuan dan pemikiran Islam. Perkembangan utama Islam terjadi
setelah terjalinnya interaksi antara peradaban Islam dan peradaban Yunani.
(Wijdan, 2007) Salah satu indikator kegemilangan pendidikan Islam adalah


mailto:aprirulix@gmail.com

AzRja: Jurnal of Islamic Education in Asia, 1(1)

munculnya berbagai lembaga pembelajaran Islam, yang tentunya
memengaruhi cara berpikir dan pola kehidupan sosial-budaya umat Islam.
(Ahmad, 2016)

Wilayah kekuasaan Islam berkembang karena ekspansi yang disertai
dengan upaya dakwah untuk mengajak orang-orang atau komunitas untuk
memeluk agama Islam agar dapat dijadikan sebagai pedoman hidup, baik
dalam aspek vertikal maupun horizontal. Individu-individu ini termasuk
rekan-rekan, baik yang terlibat dalam ekspansi militer maupun yang dipilih
secara khusus untuk mengarahkan, membimbing, dan mendidik masyarakat
agar mengadopsi Islam. Akibatnya, di luar Madinah, di pusat-pusat wilayah
yang baru dikuasai, berdirilah pusat-pusat pembelajaran yang dikelola oleh
para sahabat yang kemudian dilanjutkan oleh generasi setelah mereka
(tabi'in) dan seterusnya. Di pusat-pusat pembelajaran ini, para sahabat
memberikan pengajaran agama Islam kepada murid-murid mereka, termasuk
yang berasal dari penduduk lokal maupun yang datang dari daerah lain. Dari
pusat-pusat pembelajaran ini, kemudian muncul madrasah-madrasah, yang
awalnya merupakan tempat untuk menyebarkan pengetahuan agama dalam
bentuk perbincangan di masjid atau tempat pertemuan lainnya. (Zuhairini et
al, n.d.)

Kemajuan selanjutnya selama masa Dinasti Umayyah menggambarkan
pola pembelajaran dan pusat-pusat pembelajaran yang lebih baik dan
terorganisir lebih baik dibandingkan dengan periode sebelumnya. Namun,
puncak kemajuan dan kegemilangan tersebut terjadi pada masa Dinasti
Abbasiyah yang menjadi penanda kemajuan menyeluruh umat Islam. Periode
kedua pemerintahan Dinasti Abbasiyah kemudian dianggap sebagai masa
kemunduran dan disintegrasi, terutama sejak masa pemerintahan Khalifah al-
Mutawakkil hingga jatuhnya Baghdad ke tangan Hulagu Khan pada tahun 656
H (1258 M). Masa kemunduran ini ditandai dengan perubahan sistem
pemerintahan dari sentralisasi menjadi desentralisasi, serta munculnya
kekuatan baru yang memainkan peran dalam pemerintahan Dinasti Abbasiyah
di Baghdad (Mahmud dan al-Syarif, 1997). Salah satu dari dinasti-dinasti baru
yang muncul pada masa itu adalah dinasti Saljuq yang menggantikan peranan
dinasti Buwaihi di lingkungan istana khalifah Abbasiyah. Di era pemerintahan
dinasti Saljuq inilah muncul sebuah institusi pembelajaran bernama
Nizamiyah, yang pada saat itu dianggap setara dengan institusi pendidikan
tinggi. Meskipun munculnya madrasah ini merupakan topik yang
diperdebatkan dalam sejarah, fokus artikel ini adalah bagaimana Nizamiyah
menjadi lembaga pendidikan yang berperan sebagai penjaga ideologi Sunni

2 | Copyright © 2024



AzRja: Jurnal of Islamic Education in Asia, 1(1)

yang dianut oleh para penguasa saat itu. Dengan pendekatan sosio-historis,
artikel ini mengulas bagaimana lahirnya madrasah Nizamiyah sebagai institusi
pembelajaran yang juga berfungsi sebagai alat untuk mempertahankan ajaran
Sunni dari pandangan lain seperti Syi'ah dan Mu'tazilah.

Secara etimologis, kata "madrasah” berasal dari kata kerja "Darasa”
yang memiliki makna belajar dalam bentuk Fi'il Madhi. Berdasarkan konsep
bahasa ini, segala tempat yang digunakan untuk kegiatan belajar-mengajar
seperti rumah, masjid, majelis taklim, langgar, surau, dan lainnya, dapat
disebut sebagai madrasah. Namun, dalam istilah yang disepakati oleh para
ahli, madrasah merupakan tempat khusus yang digunakan untuk mengatur
kegiatan belajar-mengajar. Istilah ini diidentikkan dengan sekolah dalam
konteks Indonesia, yang tercermin dalam Undang-Undang Sistem Pendidikan
Nasional No 20 tahun 2003. (Ifendi, 2017) Secara spesifik, padanan madrasah
dalam bahasa Indonesia adalah sekolah agama. (Ahmad fatah, 2008). Pada
permulaannya, madrasah adalah sebuah lembaga pendidikan yang
berorientasi pada Islam, yang memusatkan pengajarannya pada materi-materi
keagamaan atau syari'ah saja. Namun, seiring perkembangannya, madrasah
juga mengalami evolusi dengan tidak menutup diri, yakni dengan menyertakan
atau menambahkan mata pelajaran ilmu-ilmu umum sebagai langkah untuk
menyempurnakan kurikulum yang telah diajarkan di madrasah. Terutama
pada masa reformasi pendidikan, materi-materi pelajaran umum ini
dimasukkan ke dalam kurikulum di semua institusi pendidikan. Diharapkan
bahwa dengan inklusi materi pelajaran umum ini, para siswa akan memiliki
bekal yang lebih lengkap untuk masa depan, mengingat bahwa tuntutan zaman
selalu berubah sesuai dengan perkembangan waktu yang terus berlangsung.

Madrasah adalah institusi pendidikan Islam yang muncul setelah
masjid. Salah satu alasan munculnya madrasah adalah karena ruang di masjid
sudah tak lagi mencukupi untuk kegiatan belajar, yang mengganggu
pelaksanaan ibadah shalat (Putra Daulay, 2018). Madrasah Nizamiyah
menjadi contoh pertama dari madrasah terbesar yang dikelola pada zaman
itu. Pada era pemerintahan Dinasti Saljug. (Riyadhy Ahmad, 2015) Sebuah
madrasah didirikan oleh Ghawam al-Din Abu 'Ali Hasan ibn Ishaq Khauja, yang
dikenal dengan nama akrab Nizam al-Mulk. Institusi pendidikan ini sebanding
dengan institusi pendidikan tinggi modern. Madrasah ini menjadi sebuah
perguruan tinggi Islam yang menjadi contoh bagi lembaga-lembaga
pendidikan tinggi pada masa itu. (Ramayulis, 2011) Nizam al-Mulk, seorang
wazir dari Dinasti Saljuq, telah mendirikan sejumlah madrasah yang

Copyright © 2024 | 3



AzRja: Jurnal of Islamic Education in Asia, 1(1)

dilengkapi dengan perpustakaan serta dana abadi sebagai sumber pendanaan.
(Ta’rifin, 2010)

Madrasah-madrasah yang didirikan oleh Nizam al-Mulk dikenal dengan
nama madrasah Nizamiyah, yang merujuk pada namanya sebagai pendiri.
Kepopuleran madrasah ini tersebar luas di seluruh wilayah Islam, dengan
kehadirannya hampir di setiap kota, termasuk Baghdad, Balk, Naisabur, Herat
(Iran), Basrah, Isfahan, Merv, Mosul (Irak), dan lainnya (Mahmud Yunus,
1990). Pertumbuhan madrasah ini sangat terkait dengan peran aktif Nizam al-
Mulk. Awalnya, ia mendirikan sejumlah madrasah. Kemudian, saat melakukan
perjalanan, jika ia bertemu dengan individu yang memiliki pengetahuan luas,
ia mendirikan madrasah baru di daerah tersebut. Individu yang ditemuinya
kemudian diangkat sebagai pengajar di madrasah tersebut. (Srimulyani, 2011)

Pertumbuhan madrasah ini sangat terkait dengan peran aktif Nizam al-
Mulk. Awalnya, ia mendirikan sejumlah madrasah. Kemudian, saat melakukan
perjalanan, jika ia bertemu dengan individu yang memiliki pengetahuan luas,
ia mendirikan madrasah baru di daerah tersebut. Individu yang ditemuinya
kemudian diangkat sebagai pengajar di madrasah tersebut. Di antara banyak
madrasah yang ada, madrasah Nizamiyah di Baghdad menjadi yang paling
terkenal dan terbesar. Madrasah ini terletak di tepi Sungai Dajlah (Tigris),
berada di pusat pasar Selasa di Baghdad, dan dibangun antara tahun 457
H/1065 M dan tahun 459 H/1067 M. Beberapa tokoh yang diangkat sebagai
pengajar di sana antara lain Abu Ishaq al-Syirazi (w. 476 H/1083 M), Abu Nasr
al-Sabbagh (w. 477 H/1084 M), Abu al-Qasim al-Alawi (w. 482 H/1089 M),
Abu Abdillah al-Tabari (w. 495 H/1101 M), Abu Hamid al-Ghazali (w. 505
H/1111 M), al-Qazwaini (w. 575 H/1179 M), dan Fairuzzabadi (w. 817 H/1414
M). Menurut Montgomery Watt, al-Imam al-Haramain al-Juwaini pernah
menjabat sebagai kepala madrasah Nizamiyah sampai kematiannya pada
tahun 1085 M. Berdasarkan para pengajar tersebut, dapat disimpulkan bahwa
madrasah Nizamiyah lebih mengutamakan pengajaran figih daripada filsafat,
terutama di masa di mana filsafat dan para filsufnya ditekan. (Gentry &
Ramzan, 2006).

Metode Penelitian

Jenis penelitian yang dilakukan adalah kualitatif. Dengan
mempertimbangkan objek kajian dalam artikel ini, jenis penelitian tersebut
termasuk dalam kategori penelitian kepustakaan (library research). Menurut
Kaelan, penelitian kepustakaan kadang memiliki sifat deskriptif dan memiliki
dimensi historis. Ditinjau dari jenis penelititian ini bersifat literatur, termasuk

4 | Copyright © 2024



AzRja: Jurnal of Islamic Education in Asia, 1(1)

pada jenis penelitian Pustaka (library research). Penelitian kepustakaan
(library research) merupakan pengumpulan data yang dilakukan dengan
menghimpun data dari berbagai literatur. Literatur yang diteliti tidak terbatas
pada buku, melainkan dari dokumentasi, majalah, jurnal dan surat kabar.
Fokus dalam penelitian kepustakaan merupakan ingin menemukan berbagai
teori, hukum, dalil, prinsip, pendapat, gagasan yang dapat menganalisis dan
memecahkan masalah yang diteliti. (Zed, 2004)

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini merupakan
pendekatan kualitatif, yaitu dengan menekankan analisisnya pada proses
penyimpulan komprasi serta pada analisis terhadap dinamika hubungan
fenomena yang diamati dengan menggunakan logika ilmiah. (Azmar, 2001)

Hasil dan Diskusi
Sejarah Berdirinya Madrasah Nizamiyah

Dalam perjalanan pendidikan Islam, makna madrasah memiliki peran
kunci sebagai lembaga pembelajaran bagi umat Islam selama pertumbuhan
dan perkembangannya. Penggunaan istilah "madrasah” secara spesifik baru
muncul pada abad ke-11, sebagai transformasi dari masjid menuju madrasah.
Beberapa teori berkembang mengenai proses transformasi ini. George Makdisi
(1981), misalnya, menjelaskan bahwa madrasah merupakan evolusi institusi
pendidikan Islam dari masjid yang terjadi melalui tiga tahap: pertama, tahap
masjid; kedua, tahap masjid-khan; dan ketiga, tahap madrasah(Makdisi, n.d.).
Ahmad Syalabi menyatakan bahwa perubahan dari masjid menjadi madrasah
terjadi secara langsung. Ini disebabkan oleh konsekuensi yang logis dari
peningkatan aktivitas yang dilakukan di masjid, yang tidak hanya terbatas
pada aktivitas keagamaan saja, tetapi juga mencakup pendidikan, politik, dan
hal lainnya. (Syalabi, 1954)

Menurut Syalabi seperti yang dikutip dalam Mehdi, (Harahap,
2018)Nizam al-Mulk berperan besar dalam membantu para cendekiawan
Syafi'iyah dan teolog Asy'ariyah untuk kembali ke Nisapur dan melanjutkan
kegiatan akademis mereka setelah sebelumnya diasingkan di Hijaz. (Harahap,
2018) Madrasah Nizamiyah telah menggantikan dominasi madrasah-
madrasah sebelumnya dengan perubahan mendasar dalam pendidikan Islam.
Syalabi mengindikasikan bahwa Madrasah Nizamiyah mewakili perubahan
era yang signifikan dengan adanya regulasi yang lebih jelas terkait elemen-
elemen pendidikan dan intervensi pemerintah dalam pengelolaan madrasah.
Dikemukakan bahwa Madrasah Nizamiyah berperan sebagai institusi

Copyright © 2024 | 5



AzRja: Jurnal of Islamic Education in Asia, 1(1)

pendidikan resmi di mana pemerintah terlibat dalam menetapkan tujuan,
mengatur kurikulum, merekrut pengajar, serta memberikan dana kepada
madrasah, menciptakan ikatan erat antara lembaga tersebut dengan pegawai
dan staf pemerintah. (Muhtar, 2001)

Madrasah didirikan terutama karena perselisihan antara kelompok
Sunni, seperti Dinasti Saljuq, dan kelompok Syiah, seperti Dinasti Fatimiyah di
Mesir. Dinasti Saljuq percaya bahwa ideologi harus diperlawanan dengan
ideologi. Oleh karena itu, madrasah menjadi instrumen atau alat untuk
menanamkan doktrin-doktrin Sunni sebagai bentuk perlawanan terhadap
pemikiran Syiah.

Pembicaraan tentang institusi pendidikan Islam tak dapat dipisahkan
dari konsep pendidikan dalam Islam itu sendiri. Pendidikan Islam bukan
hanya mencerminkan pengaruh dari berbagai budaya atau peradaban dalam
sejarah, tetapi juga dipandang oleh para pakar pendidikan Islam memiliki ciri
khas dan tujuan yang unik. Mereka melihat bahwa pendidikan Islam memiliki
karakter yang berbeda karena didasarkan pada tujuan yang bersifat metafisis-
transenden, yaitu untuk mencapai keridhaan Allah SWT, baik di dunia maupun
di akhirat. Pada akhir abad ke-4 Hijriyah, muncul sebuah jenis lembaga
pendidikan tinggi yang dikenal sebagai Madrasah. Sebaliknya, Nizhamiyah
merupakan sebuah institusi pendidikan yang didirikan pada tahun 457-459
H/1065-1067 M pada abad ke-4 oleh Nizham al-Mulk. Madrasah Nizhamiyah
dibangun di berbagai tempat dan kota terutama di wilayah kekuasaan dinasti
Saljuk, sebagai bagian dari usaha mereka dalam mendirikan sejumlah lembaga
pendidikan secara besar-besaran. Madrasah Nizhamiyah menggunakan model
Masjid-khan, di mana sebuah masjid dibangun dengan khan (asrama atau
penginapan) di sisi-sisinya, yang berfungsi sebagai tempat tinggal bagi para
pelajar yang berasal dari berbagai kota. Dengan demikian, dapat disimpulkan
bahwa Madrasah Nizhamiyah adalah institusi pendidikan Islam yang pertama
kali muncul dalam sejarah, memiliki rentang pendidikan mulai dari tingkat
dasar hingga perguruan tinggi, dan dielola oleh pemerintah.

Dinasti Saljuk berasal dari berbagai kelompok kecil suku Qiniq di
komunitas Turki Oquz. Mereka fokus pada kepemimpinan wilayah Turkestan
yang meliputi wilayah Laut Arab dan Laut Kaspia. Kaum Saljuk merdeka dari
kekuasaan Dinasti Samanid. Setelah kematian pemimpin Saljuk, Thurgul Bek
meneruskan kepemimpinan dengan berhasil mengalahkan Dinasti Ghaznawi
pada tahun 429 H/1036 M. Ia kemudian secara resmi mendirikan Dinasti
Saljuk dan menerima pengakuan dari Khalifah Abbasiyah di Baghdad. Klan

6 | Copyright © 2024



AzRja: Jurnal of Islamic Education in Asia, 1(1)

Saljuk memasuki Baghdad selama pemerintahan Thurgul, menggantikan Bani
Buwaihi. Alp Arselan kemudian menggantikan Thurgul, dan salah satu menteri
terkenalnya, yaitu Nizham Mulk, menjadi tokoh kunci dalam masa kejayaan
Saljuk hingga masa pemerintahan Khalifah Malik Syah. Nizham al-Mulk
mendirikan institusi ilmiah bagi cendekiawan hukum agama, membangun
sekolah-sekolah untuk ulama, fasilitas asrama untuk orang yang beribadah,
serta tempat tinggal bagi fakir miskin. Para siswa yang tinggal di asrama ini
diberikan dana yang cukup dari kas negara, jumlahnya tidak sedikit, sebagai
upaya dari Nizham al-Mulk. Namun, tindakan ini menimbulkan kekhawatiran
dari orang-orang yang melaporkan bahwa pengeluaran untuk pendidikan
tersebut sebenarnya merupakan strategi Nizham al-Mulk untuk menaklukkan
kota Qustantiniah.

Akibat laporan tersebut, Nizham al-Mulk ditegur oleh Malik Syah.
Namun, setelah alasan yang masuk akal dijelaskan dan menyadarkan khalifah
akan kesungguhan Nizham al-Mulk dalam urusan pendidikan, tindakan
tersebut akhirnya diterima oleh Malik Syah. Hal ini menunjukkan betapa besar
perhatian Nizham al-Mulk terhadap bidang pendidikan dan pengajaran.
Madrasah Nizham al-Mulk, yang dikenal sebagai Nizhamiyah, merupakan
sebuah institusi pendidikan yang sangat terkenal di seluruh dunia. Di antara
banyak madrasah tersebut, yang paling terkenal dan memiliki peran penting
adalah Nizhamiyah di Baghdad, bersama dengan madrasah-madrasah di
Balkh, Naisabur, Jarat, Ashfahan, Basrah, Marwarud, Mausul, dan sejumlah
lokasi lainnya. Madrasah-madrasah Nizhamiyah ini bisa disamakan dengan
fakultas atau perguruan tinggi masa kini karena di sana mengajar ulama-
ulama besar yang sangat terkenal.

Nizham al-Mulk mendirikan madrasah-madrasah tersebut dengan
tujuan untuk menguatkan pemerintahan Dinasti Saljuk dan menyebarkan
paham keagamaan yang dipegang oleh pemerintah. Hal ini karena para sultan
dari Dinasti Saljuk menganut ajaran Ahli Sunnah, berbeda dengan
pemerintahan sebelumnya yang berasal dari golongan Syiah, yakni Dinasti
Buwaihiyah. Oleh karena itu, Madrasah Nizhamiyah didirikan untuk
mendukung kebijakan sultan serta menyebarluaskan pemahaman Ahli Sunnah
kepada seluruh penduduk. Berdirinya Madrasah Nizhamiyah dipengaruhi oleh
beberapa faktor. Pertama, Nizham Al-Mulk, yang merupakan seorang sarjana,
memiliki semangat untuk menyebarkan ilmu pengetahuan dan membangun
institusi pendidikan yang modern. Kedua, latar belakang konflik panjang
dalam sejarah Islam hingga abad ke-5/11 antara berbagai kelompok pemikir
keagamaan, seperti Mu'tazilah, Syi'ah, Asy'ariyah, Hanafiyah, Hanbaliyah, dan

Copyright © 2024 | 7



AzRja: Jurnal of Islamic Education in Asia, 1(1)

Syafi'iyah. Sebelum Nizham Al-Mulk, perdana menteri (wazir) Saljuq, Al-
Kunduri, yang berpaham Hanafi dan mendukung Mu'tazilah, mengusir dan
memperlakukan keras penganut Asy'ariyah, yang sering diidentifikasi sebagai
penganut Syafi'i. Namun, setelah Nizham Al-Mulk menggantikannya, tidak ada
tanda-tanda perubahan kebijakan politik keagamaan sebelumnya, yang
menunjukkan aksi balasan. Nizham Al-Mulk, sebagai penganut Syafi'iyah,
mendirikan madrasah yang khusus untuk mengembangkan Mazhab Syafi'i
tanpa menghancurkan mazhab lainnya, seperti Mutazilah dan Syiah.
Kelompok-kelompok ini akhirnya melemah secara alami. Tujuan sebenarnya
adalah untuk memperkuat posisi Mazhab Syafi'iyah-Asy'ariyah melalui
pendidikan. Ketiga, Madrasah Nizhamiyah juga dimaksudkan sebagai pusat
pelatihan bagi pegawai pemerintahan, terutama dalam memperbaiki sistem
administrasi negara. Lulusan madrasah ini siap untuk ditempatkan dalam
berbagai jabatan pemerintahan sesuai keahliannya, seperti sebagai sekretaris
atau hakim. Keberhasilan sistem madrasah dalam hal ini terbukti. Keempat,
pembangunan stabilitas politik dalam negeri. Sebagai seorang wazir, tindakan
Nizham Al-Mulk dalam mendirikan madrasah adalah untuk memperkuat
jaringan ulama dan pemimpin, menciptakan hubungan harmonis antara
pemerintah dan rakyat, terutama kelompok Syafi'iyah-Asy'ariyah. Madrasah
yang didirikan selama masa pemerintahannya dirancang untuk menunjang
kebijakan politik di seluruh negeri yang berada di bawah kekuasaannya.
Lembaga yang paling efektif dalam menjaga hubungan dengan rakyat adalah
lembaga yang tidak memiliki ikatan resmi, seperti lembaga di bawah otoritas
khalifah, seperti masjid. Madrasah yang dibangun Nizham Al-Mulk adalah
lembaga independen yang dibuatnya dalam upaya memperkuat hubungan ini.

Kehadiran madrasah sebagai peristiwa sejarah ternyata terkait dengan
beragam faktor, tidak hanya terbatas pada aspek pendidikan dan agama
semata. Dalam konteks Madrasah Nizhamiyah, situasi seperti perselisihan
dalam pemikiran keagamaan, konflik politik, serta kebutuhan akan tenaga
kerja untuk memenuhi posisi di pemerintahan, semuanya telah menjadi
pendorong utama bagi lahir dan perkembangan model pendidikan madrasah.
Hal ini mencerminkan ragamnya tujuan pembangunan madrasah pada masa
itu. Di Irak, madrasah dikenal secara luas selama masa pemerintahan Nizham
al-Mulk. Peran penting dalam penyebaran madrasah di wilayah Mesir, Suriah,
dan Palestina dipegang oleh tokoh-tokoh seperti Nur Al-Din (w.571/1174)
dan Shalah Al-Din Al-Ayyubi (w.589/1193).

Untuk menyingkirkan aliran-aliran kepercayaan yang dipelihara oleh
kelompok Syi'ah, yang dianggap tidak sah, Nizham al-Mulk berupaya secara

8 | Copyright © 2024



AzRja: Jurnal of Islamic Education in Asia, 1(1)

maksimal mendirikan Madrasah Nizhamiyah. Hal ini dilakukan guna
menanamkan ajaran Mazhab Ahli Sunnah yang dianggap lebih tepat, karena
keyakinan Ahli Sunnah berakar pada pengajaran agama yang lebih otentik,
mengutamakan Al-Quran dan Sunnah dibandingkan dengan pemikiran
spekulatif. Menerapkan keyakinan yang kuat, menarik perhatian para pelajar
atau mahasiswa untuk memperdalam pengetahuan agama, serta
menunjukkan kesetiaan yang luar biasa kepada khalifah, menjadi sarana
untuk memperkuat Mazhab Ahli Sunnah dan mengurangi pengaruh kelompok
Syi'ah. Ahli Sunnah sangat memperhatikan kajian ilmu figih yang terkandung
dalam empat Mazhab Fiqih.

Dalam catatan sejarah Islam, Nizham al-Mulk dianggap sebagai pelopor
dalam mendirikan madrasah. Sementara itu, Darul Hikam pada periode
tersebut hanya berfungsi sebagai perpustakaan, menunjukkan bahwa
Madrasah Nizhamiyah sudah diatur secara resmi oleh pemerintah. Bukti nyata
terlihat dari pengelolaan kurikulum, staf pengajar, struktur organisasi,
fasilitas, serta pendanaannya yang ditangani langsung oleh pemerintah. Hal ini
menjadi keunggulan Madrasah Nizhamiyah dibandingkan dengan lembaga
pendidikan sebelumnya.

Madrasah Sebagai Institusi Pendidikan Islam Yang Dominan

Madrasah didirikan dengan motivasi pendidikan dan politik selama
masa Dinasti Saljuq. Pada masa itu, Dinasti Buwaih mengendalikan
Kekhalifahan Abbasiyah sebelum kemudian ditaklukkan oleh Dinasti Saljug.
Strategi yang digunakan untuk mengalahkan Dinasti Buwaih termasuk upaya
propaganda yang dilakukan melalui madrasah sebagai salah satu institusi
pendidikan. (Ifendi, 2017). Pada periode Saljuq di Kekhalifahan Abbasiyabh,
terjadi masuknya kebudayaan Turki yang sebelumnya telah dipengaruhi oleh
budaya Arab dan Persia. Pemerintah pada masa Dinasti Saljuq sangat aktif
terlibat dalam aktivitas pendidikan, yang menjadi fenomena menarik.
Madrasah, sebagai institusi, menjadi sangat signifikan pada periode ini.
Madrasah didirikan secara besar-besaran di seluruh negeri, terutama di kota-
kota yang menjadi pusat peradaban pada saat itu seperti Baghdad, Nisapur,
Balk, dan lainnya.

Pemerintah Dinasti Saljuq sangat antusias dalam mendirikan
madrasah, dan beberapa alasan di balik hal ini antara lain:

a. Demi mencari pahala dan pengampunan dari Sang Pencipta
Para pejabat pemerintah telah terlibat dalam banyak pelanggaran.
Mereka, yang memiliki kekuasaan dan kekayaan, tidak lagi

Copyright © 2024 | 9



AzRja: Jurnal of Islamic Education in Asia, 1(1)

memprioritaskan perlindungan dan pelayanan kepada masyarakat,
melainkan lebih cenderung hidup dalam kemewahan dan perayaan.
Untuk mempertahankan keberadaan kekuasaannya, mereka memilih
untuk mendirikan madrasah dan menyebarkan ajaran agama sebagai
upaya untuk kepentingan masyarakat.

b. Untuk menjaga dan mengamankan masa depan anaknya.
Pejabat Turki yang bertanggung jawab atas suatu wilayah telah
memperoleh kekayaan dari hasil pertanian dan sumber daya wilayah
mereka. Mereka merasa cemas bahwa setelah meninggal, harta mereka
akan disita oleh Sultan, menyebabkan keturunan mereka hidup dalam
kemiskinan. Oleh karena itu, mereka menyumbangkan kekayaan
mereka sebagai wakaf untuk memastikan kesejahteraan anak cucu
mereka di masa mendatang.

¢. Untuk memperkukuh arus keagamaan yang didukung oleh
pemerintah.
Pada saat itu, muncul berbagai aliran keagamaan yang saling
berlawanan seperti Syi'i dan Sunni. Penguasa Dinasti Abbasiyah yang
berasal dari etnis Turki mengikuti paham Sunni. Untuk
mempertahankan kepercayaan masyarakat terhadap pemerintahan
mereka, diperlukan dukungan dari ideologi yang dianut oleh
pemerintah. Sebagai upaya mendukung ideologi ini, madrasah-
madrasah didirikan sebagai sarana propaganda dan penanaman
ideologi di wilayah-wilayah yang dikuasai oleh Dinasti Saljuqg. Nizam al-
Mulk mendirikan sekolah-sekolah di setiap wilayah kota dan desa di
Irak dan Khurasan. Bahkan tempat kecil seperti "Kharn al-Jabal" dekat
Tus juga dibangun. Sekolah-sekolah ini merata mulai dari wilayah
Khurasan di Timur hingga Mesopotamia di Barat. Istilah "madrasah”
untuk pendidikan ini kemudian menjadi semakin terkenal dan formal
diakui.(Srimulyani, 2011)

Kurikulum Madrasah Nizamiyah

Secara keseluruhan, belum terdapat kesepakatan bersama mengenai
kebijakan kurikulum karena setiap madrasah memiliki otonomi dalam
menentukan kurikulumnya sendiri. Ini berlaku juga dalam konteks madrasah
Nizamiyah. Kurikulum madrasah ini lebih difokuskan pada hukum Islam
sesuai dengan tujuan pendiriannya, tetapi ini tidak meniadakan pemberian
materi lainnya. Menurut Makdisi, materi inti yang diajarkan di madrasah ini
mencakup al-Qur'an, hadis, ilmu-ilmu al-Qur'an, tafsir, figih, ushul figih, dan

10 | Copyright © 2024



AzRja: Jurnal of Islamic Education in Asia, 1(1)

aspek-aspek keagamaan lainnya. Hourani menyebutkan bahwa lembaga
pendidikan Islam ini dibangun untuk mengajarkan al-Qur'an dan hadis,
namun sebagian besar madrasah memiliki tujuan utama dalam mengajar fiqih.
(Mudzhar, 2000)

Djamaludin Darwis memberikan penjelasan yang lebih luas. Suwito
menjelaskan mengapa ilmu-ilmu alam (fisika, kimia, astronomi) dan
kedokteran tidak dimasukkan ke dalam kurikulum madrasah Nizamiyah. Hal
ini dikaitkan dengan motif utama pendirian madrasah Nizamiyah yang
berakar dari ranah politik dan perang ideologi. Oleh karena itu, ada
kemungkinan bahwa materi-materi tersebut tidak termasuk dalam kurikulum
madrasah karena kurang relevan untuk mendukung kepentingan politik dan
ideologi penguasa pada saat itu. (Suwito, 2005). Menurut Mahmud Yunus,
rencana pengajaran di madrasah Nizamiyah pada masa itu tidak
terdokumentasikan dengan jelas. Namun, dapat disimpulkan bahwa
kurikulum madrasah Nizamiyah saat itu lebih didominasi oleh ilmu-ilmu
agama atau syari'ah. Ada beberapa bukti yang mendukung hal ini: (1) Tidak
ada catatan dari sejarawan yang menyatakan bahwa ilmu-ilmu medis,
astronomi, atau ilmu pengetahuan alam lainnya termasuk dalam materi ajaran
di madrasah Nizamiyah. Mereka hanya menyebutkan bahwa di antara materi
pelajarannya termasuk nahwu, ilmu kalam, dan ilmu figih. (2) Para pengajar di
madrasah Nizamiyah sebagian besar merupakan ulama-ulama syari'ah seperti
Abu Ishaq al-Syirazi, al-Ghazali, al-Qazwaini, ibn al-Jauzi, dan lainnya. Tidak
ada catatan mengenai keberadaan guru filsafat di sana. Sehingga, madrasah
Nizamiyah lebih merupakan madrasah syari'ah daripada madrasah filsafat. (3)
Pendiri madrasah Nizamiyah tidak mendukung filsafat atau berperan dalam
pembebasan filsafat. (4) Era pendirian madrasah Nizamiyah bukanlah era
keemasan filsafat, tetapi justru era penindasan terhadap filsafat. (Srimulyani,
2011)

Menurut Mahmud Hasan Bilqrami, pengajaran di madrasah Nizamiyah
juga mencakup ilmu bahasa tradisional, figih, studi-studi Islam, ilmu hisab,
faraid, studi tentang tanah, sejarah sastra, kesehatan, teknik pemeliharaan
fauna, pertanian, dan beberapa aspek dari sejarah alam. (Bilgrami, 1988).
Namun, meskipun ada perbedaan pendapat antara Mahmud Yunus dan
Mahmud Hasan Bilgrami, penulis mencoba merangkum dengan pendekatan
tengah. Artinya, meskipun madrasah Nizamiyah mengajarkan beberapa
materi umum, namun materi-materi agama (ilmu syari'ah) memiliki porsi
yang lebih besar dan mendominasi kurikulumnya. Ini mungkin sejalan dengan

Copyright © 2024 | 11



AzRja: Jurnal of Islamic Education in Asia, 1(1)

motif awal pendirian madrasah, di mana selain sebagai bagian dari
perkembangan pendidikan Islam yang terus berkembang, terdapat pula unsur
politik-ideologis dalam pendiriannya. Materi umum mungkin dianggap tidak
sejalan dengan motif pendirian madrasah yang memiliki dimensi politik-
ideologis.

Pada Madrasah Nizamiyah, pendekatan pembelajaran yang digunakan
melibatkan metode ceramah dan tanya jawab, yang termasuk dalam kategori
pembelajaran langsung. Selain itu, juga digunakan metode diskusi,
korespondensi jarak jauh, dan rihlah ilmiah. Pendekatan ini mencakup model
pembelajaran yang berorientasi pada pemecahan masalah dan kontekstual
(Hudaeri et al,, n.d.)

Madrasah Nizamiah sebagai Lembaga Pendidikan

Tidak bisa disangkal bahwa Madrasah Nizamiyah merupakan cikal
bakal lembaga pendidikan Islam pada zamannya, menjadi teladan yang sangat
ideal, terbesar, dan terkenal dalam dunia Islam, terutama dalam konteks
pendidikan Islam. Keberhasilannya tak terlepas dari peran besar Wazir Nizam
al-Mulk, yang dikenal sebagai pribadi yang sangat mencintai ilmu
pengetahuan serta berkeinginan kuat wuntuk meningkatkan tingkat
pengetahuan umat Islam. Madrasah Nizamiyah tidak hanya menyediakan
koleksi buku-buku di perpustakaannya, pemberian beasiswa kepada siswa,
dan fasilitas asrama mahasiswa, tetapi Nizam al-Mulk juga menyediakan
wakaf dalam bentuk pasar yang berada di depan madrasah, kebun-kebun
(igarat), serta beberapa bangunan sebagai tempat tinggal (makin) yang
diperuntukkan bagi tamu dan kegiatan besar madrasah. Pendapatan yang
diperoleh dari wakaf madrasah ini mencapai 15.000 dinar per tahun, yang
cukup untuk menutupi seluruh biaya honor para guru serta kebutuhan hidup
mahasiswa, termasuk makanan, pakaian, dan kebutuhan pokok mereka
(Ramayulis, 2011)Sebagai sebuah institusi pendidikan Islam yang sangat khas
dalam dimensinya keagamaan, Madrasah Nizamiyah telah menjadi contoh
pertama dari sekian banyak madrasah pada masa itu. Tak heran jika banyak
madrasah di berbagai daerah yang kemudian mengikuti jejak model
pendidikan dari Madrasah Nizamiyah di pusat kota Baghdad.Hasan Abd al-A'la
mencatat bahwa kehadiran Madrasah Nizamiyah di Baghdad membawa
pertumbuhan dan kemajuan dalam pendidikan Islam. Madrasah ini secara
resmi diatur oleh pemerintah sesuai dengan peraturan yang berlaku
(Ramayulis, 2011)

12 | Copyright © 2024



AzRja: Jurnal of Islamic Education in Asia, 1(1)

Dapat disimpulkan keberadaan Madrasah Nizamiyah sebagai institusi
pendidikan tidak dapat dipertanyakan lagi. Madrasah ini telah berhasil
menjadi pusat pembelajaran yang menarik bagi para pelajar dari berbagai
belahan dunia dan menjadi salah satu model kelembagaan yang dapat
dijadikan contoh hingga saat ini, baik dalam hal kurikulum, manajemen,
metode pengajaran, maupun kualitas tenaga pengajarnya.

Madrasah Nizamiyah: Perang Politik-Ideologi

Madrasah Nizamiyah berdiri pada masa pemerintahan dinasti Saljugq.
Menurut Jurji Zaidan, dinasti Saljuq dapat dibagi menjadi lima bagian dalam
sejarahnya: Saljuq Raya, Saljuq di Kirman, Saljuq di Syam, Saljuq di Iraq dan
Kurdistan, serta Saljug di Rum atau Asia Kecil. Di antara dinasti-dinasti ini,
Saljuqg Raya merupakan yang memiliki kekuasaan dan wilayah yang sangat
luas. Dinasti ini dimulai dari kesultanan Tughril bek. Seluruh dinasti tersebut
mendukung aliran ahl al-sunnah wa al-jama'ah, yang sering diidentifikasikan
dengan kalangan Sunn. Istilah "sunni" berasal dari bahasa Arab yang terkait
dengan kata "sunnah". Secara etimologis, sunnah merujuk pada tradisi atau
kebiasaan yang telah tertanam dalam masyarakat. Istilah "sunnah"” umumnya
terkait dengan tiga bidang penelitian dalam Islam: hadis, teologi Islam, dan
politik Islam.

Dalam konteks kajian hadis, sunnah merujuk kepada segala hal yang
berasal dari Nabi Muhammad, termasuk perkataan beliau, perbuatan yang
dikerjakan, pengakuan (taqrir), dan niat untuk melakukan suatu tindakan
yang dikehendaki oleh Nabi (Sulong N H et al,, 2011) Ini menunjukkan bahwa
sunnah merupakan warisan tradisional yang diperlihatkan oleh Nabi dan
diwarisi oleh generasi awal yang saleh. Dalam lingkup teologi Islam (kalam),
sunnah merujuk pada keyakinan yang didasarkan pada bukti tekstual. Artinya,
bukan hanya bergantung pada interpretasi. Penting untuk dicatat bahwa
dalam Islam, pemahaman agama melibatkan penggunaan sumber-sumber
naqli (al-Qur'an dan hadis) yang dianalisis secara rasional (Nasr, 1996). Dalam
teologi Islam, tokoh-tokoh seperti Abu Hasan al-Asyari (260-330 H/873-947
M) di Mesopotamia dan Abu Mansur al-Maturidi (w. 944 M) di Samarkand
dikenal sebagai pionir dalam menyebarkan ajaran sunnah. (Puspika Sari,
2022)

Sunnah, dalam konteks politik Islam, merujuk pada pengikutan ajaran
dan jejak Rasulullah serta Khulafaur Rasyidin. Mereka yang mengikuti ajaran
tersebut menganut ide persatuan (jama'ah) dengan melalui proses

Copyright © 2024 | 13



AzRja: Jurnal of Islamic Education in Asia, 1(1)

musyawarah, sehingga dikenal sebagai ahl al-sunnah wal-jama'ah.
Nourouzzaman Shiddiqi menjelaskan bahwa Sunni adalah sebutan bagi
kelompok Muslim yang mendukung ajaran sunnah dalam hadis, teologi, dan
politik Islam. Terkadang, kelompok Sunni juga disebut sebagai Muslim
ortodoks, berbeda dengan kelompok Syiah dan Khawarij. (Puspika Sari, 2022).
Pada tahun 447 H/1055 M, pasukan Saljuq di bawah pimpinan Tughril Bek
memasuki Baghdad dan mengalahkan kelompok Buwaihi, yang menganut
aliran Syi'ah dan mu'tazilah. Dinasti Buwaihi sebelumnya, sejak tahun 945 M,
telah menguasai Baghdad dengan kepemimpinan Ahmad ibn Buwaihi, yang
memiliki pandangan fiqih dari aliran Syi'ah dan teologi dari aliran mu'tazilah.
Namun, kekuasaan mereka di Baghdad hanya bertahan hingga tahun 1055 M
ketika pasukan Saljuq tiba.

Tughril Bek dari bani Saljuq menguasai Baghdad hingga tahun 445
H/1063 M. Selama masa pemerintahannya, Tughril Bek dibantu oleh perdana
menteri bernama Abu Nasr Muhammad ibn Mansur al-Kunduri (416 H/1016
M hingga 456 H/1056 M), yang merupakan seorang mu'tazili. Orang-orang
mu'tazili memiliki sikap keras terhadap kelompok Asy'ariyah-Syafi'iyah. Al-
Kunduri bahkan pernah mengusir dan melakukan penindasan terhadap
kelompok Asy'ariyah. Imam al-Qusayri dan Imam al-Juwaini adalah beberapa
tokoh Asy'ariyah yang ditahan dan dipenjarakan oleh al-Kunduri. Selama
empat tahun (451-455 H), al-Kunduri secara terbuka mengutuk dan melarang
kelompok Asy'ariyah dalam setiap khutbah Jum'at. Meskipun al-Kunduri
sangat fanatik terhadap mu'tazilah, sikapnya ini tidak diketahui oleh Tughril
Bek, yang merupakan seorang Sunni. Ini menunjukkan bahwa kendali Tughril
Bek terhadap perdana menterinya lemah, dan ia memberikan kepercayaan
yang besar kepada perdana menteri tersebut. Situasi semacam ini mungkin
disebabkan oleh gaya kepemimpinan laissez-faire yang terlihat pada Tughril
Bek ketika ia memimpin. Faktor-faktor seperti latar belakang genetik, sosial,
pendidikan, geografis, dan lain-lain memengaruhi kepemimpinan seseorang,
termasuk Tughril Bek (Ifendi, 2017)

Tughril Bek wafat pada tanggal 8 Ramadhan 455 H/1055 M tanpa
memiliki keturunan. Setelah kematiannya, terjadi pertarungan kekuasaan
antara dua faksi. Faksi pertama dipimpin oleh Sultan Alp Arselan dengan
dukungan dari Nizam al-Mulk, sementara faksi kedua dipimpin oleh Sulaiman
bin Caghril Bek dengan bantuan dari al-Kunduri (Hasan Ibrahim Hasan, 1976).
Dalam persaingan kekuasaan tersebut, Alp Arselan berhasil menjadi penguasa
dinasti Saljuq dan kemudian mengangkat Nizam al-Mulk sebagai perdana
menterinya.

14 | Copyright © 2024



AzRja: Jurnal of Islamic Education in Asia, 1(1)

Setelah naik takhta, Sultan Alp Arselan (memerintah 455-465 H/1062-
1072 M) memberikan dukungan besar kepada penganut aliran Asy'ariyah. Ini
disebabkan oleh aliran kepercayaan Nizam al-Mulk, perdana menterinya, yang
tergolong dalam kelompok Asy'ariyah-Syafi'iyah. Nizam al-Mulk dianggap
sebagai musuh utama al-Kunduri, yang berasal dari aliran mu'tazili. Dalam
pandangan Marshall G.S Hodgson, Nizam al-Mulk adalah satu-satunya perdana
menteri yang berhasil menggantikan al-Kunduri. Terbukti, Nizam al-Mulk
berhasil menjabat sebagai perdana Menteri. Selama masa pemerintahan
dinasti Saljuq di bawah kepemimpinan Sultan Alp Arselan dan Malik Syah
(berkuasa 465-485H/1072-1092 M), Nizam al-Mulk memegang jabatan
sebagai perdana menteri. Di bawah kepemimpinan Nizam al-Mulk, sistem
kepercayaan Asy'ariyah diakui sebagai teologi Islam yang dipegang kaum
Sunni, meskipun tidak diwajibkan secara resmi.

Madrasah Nizamiyah secara khusus mendukung ajaran teologi
Asy'ariyah yang didukung oleh dinasti Saljuq. Hal ini tercermin dalam
kurikulum madrasah yang memproduksi para ulama Asy'ariyah yang aktif
memperkuat ajaran Sunni. Ini merupakan bagian dari kebijakan Nizam al-
Mulk untuk menyatukan kaum Sunni. Ira M. Lapidus mencatat bahwa Nizam
al-Mulk berupaya mengontrol gerakan Sunni dengan memanfaatkan ajaran
hukum dan teologi sebagai instrumen politik. Dia mendirikan sejumlah
madrasah yang terpengaruh oleh kekuasaannya, termasuk Nizamiyah, yang
secara konsisten memelihara doktrin Asy'ariyah. (Azra, 1999). Azra melihat
munculnya Nizamiyah sebagai upaya untuk menghidupkan kembali
keortodoksan Sunni, sementara Nakosteen menganggap madrasah ini sebagai
cara untuk membentuk persepsi publik tentang Sunni sebagai alternatif yang
lebih ortodoks dibandingkan Syi'ah. (Hilgendorf, n.d.)

Ini mencerminkan perhatian besar yang diberikan Nizam al-Mulk
terhadap Sunni melalui pembangunan madrasah Nizamiyah, menandakan
kebangkitan Sunni yang sebelumnya telah surut.Politik memiliki peran
signifikan dalam menentukan arah dan tingkat kemajuan atau kemunduran
dalam bidang pendidikan. Segala hal yang terkait dengan pendidikan, baik itu
hal yang positif maupun negatif, sering kali terlibat dalam dinamika politik
yang kompleks. Perkembangan ilmiah, transformasi sosial, dan perubahan
masyarakat seringkali didorong oleh dukungan politik. Dalam konteks ini,
politik menjadi kekuatan yang mendukung pencapaian keberhasilan sistem
pendidikan (Agustina & Murtopo, 2017)

Madrasah Nizamiyah, selain berperan sebagai lembaga pendidikan,
menarik perhatian penulis karena menjadi sarana untuk mempertahankan

Copyright © 2024 | 15



AzRja: Jurnal of Islamic Education in Asia, 1(1)

ideologi khalifah. Hal ini menarik perhatian karena, menurut pengetahuan
penulis dalam sejarah pendidikan Islam, tampaknya madrasah ini merupakan
satu-satunya lembaga pendidikan yang tujuan awal pendiriannya tidak
semata-mata terkait dengan urusan pendidikan. Oleh karena itu, penelitian
lebih lanjut akan menambah wawasan terhadap kemungkinan kasus serupa
yang mungkin terjadi pada masa lalu. Ada kemungkinan besar bahwa di masa
lalu dan bahkan pada masa sekarang, ditemukan contoh kasus di mana motif
berdiri sebuah madrasah atau lembaga pendidikan tidak semata-mata berasal
dari tujuan pendidikan semata.

Pada akhir abad kedelapan, ketika Harun Al-Rasyid memimpin
Baghdad (789-809 M), catatan sejarah peradaban Islam mencatat bahwa
[slam di Timur Tengah telah mencapai tingkat peradaban budaya yang jauh
lebih maju dibandingkan dengan Eropa Barat pada saat itu. Kehadiran
peradaban budaya ini berlangsung selama lima abad, dari abad kedelapan
hingga abad ketiga belas. Kebudayaan ini terkenal karena kontribusinya
dalam bidang kebudayaan, ilmu pengetahuan, seni, dan pemikiran, yang
secara signifikan memengaruhi kebudayaan global. Salah satu pencapaian
yang sangat diapresiasi adalah pendirian madrasah sebagai lembaga
pendidikan Islam yang memberikan sumbangan penting dalam pembentukan
dan pemberian pengetahuan kepada para cendekiawan, intelektual, serta
pengelola negara (Riyadh Ahmad, 2015)

Pada era Dinasti Saljuq, madrasah menjadi institusi pendidikan yang
mendominasi. Pendirian madrasah pada masa itu terkait erat dengan tujuan
politik yang mengelilinginya. Pemerintahan Dinasti Saljuqg menggunakan
madrasah sebagai alat untuk menandingi dan mengendalikan pengaruh aliran
Syi'i serta mempromosikan paham Sunni di seluruh wilayah kekuasaannya.
Salah satu cara yang mereka lakukan adalah dengan memasukkan bahan ajar
keagamaan versi Sunni ke dalam kurikulum Madrasah Nizamiyah. Oleh karena
itu, wajar jika kurikulum pendidikan madrasah pada masa itu sangat
didominasi oleh materi keagamaan. Dalam proses edukasi, metode pengajaran
adalah elemen penting dalam mentransfer pengetahuan atau nilai budaya dari
guru ke murid. Pada zaman Abbasiyah, terdapat tiga kategori metode
pengajaran yang digunakan:

1. Metode lisan mencakup beberapa teknik, seperti dikte (imla’), ceramah
(al-sama’), bacaan (qira’ah), dan diskusi. Metode imla’ memungkinkan
transfer ilmu dengan menggunakan catatan, memberikan kesempatan
bagi pelajar yang memiliki keterbatasan ingatan untuk merujuk catatan
mereka. Ceramah, atau al-sama’, mengharuskan guru membacakan isi

16 | Copyright © 2024



AzRja: Jurnal of Islamic Education in Asia, 1(1)

buku atau menjelaskannya dari hafalan, sementara murid
mendengarkan. Di beberapa titik, guru memberi waktu bagi murid
untuk menulis dan mengajukan pertanyaan. Metode qira’ah, yaitu
membaca, umumnya digunakan untuk mempelajari keterampilan
membaca. Sementara itu, diskusi sering digunakan dalam pengajaran
materi yang bersifat filosofis atau hukum Islam (figh).

2. Metode memorisasi sangat penting dalam pendidikan Islam karena
memungkinkan siswa mengaitkan pelajaran yang dihafalnya dengan
konteks yang nyata. Hal ini memungkinkan mereka merespons,
menantang, atau menghadirkan konsep-konsep baru saat terlibat
dalam diskusi atau perdebatan.

3. Metode penulisan merupakan hal yang diperlukan untuk menyalin
karya-karya para ulama karena pada masa itu belum ada mesin cetak.
Dalam proses menyalin buku-buku, terjadi proses pemahaman yang
mendalam sehingga tingkat pemahaman seseorang terhadap ilmu
meningkat, dan akhirnya mendorong praktik ta’'ligah pada karya-karya
ulama.

Materi yang diajarkan terbagi menjadi pelajaran yang diperintahkan dan
opsional. Materi yang diperintahkan meliputi: 1) Al-Qur'an, 2) Shalat, 3) Doa,
4) llmu Nahwu dan bahasa Arab, 5) Membaca dan menulis. Sedangkan materi
pelajaran yang bersifat ikhtiyari (pilihan) adalah sebagai berikut: 1)
Berhitung, 2) Semua I[lmu Nahwu dan bahasa arab, 3) Syair-syair dan 4)
Riwayat atau tarikh Arab

Bukti utama dominasi ilmu keagamaan di Madrasah Nizamiyah
terdokumentasi dalam waqafnya: a) Nizamiyah disediakan sebagai wakaf
untuk mendukung praktik hukum Syafi’i dalam Figh dan Ushul Figh, b) Harta
benda disumbangkan kepada Nizamiyah guna mendukung praktek hukum
Syafi'i dalam Figh dan Ushul Figh, c) Fungsionaris utama di Nizamiyah
diharapkan untuk mengikuti madzhab Syafi'i dalam Figh dan Ushul Figh,
termasuk pengajar, penceramah, dan pustakawan, d) Nizamiyah diwajibkan
memiliki pengajar yang ahli dalam studi Al-Qur'an, e) Nizamiyah diwajibkan
memiliki pengajar yang kompeten dalam pengajaran Bahasa Arab, e) Setiap
staf memperoleh bagian dari pendapatan yang diperoleh dari harta wakaf
Nizamiyah. Mengapa bidang ilmu pengetahuan seperti fisika, kimia,
astronomi, dan kedokteran tidak diikutsertakan dalam kurikulum Madrasah
Nizamiyah. Ini mungkin disebabkan oleh tujuan utama pendirian Madrasah
Nizamiyah, yang terfokus pada politik dan ideologi yang didukung oleh

Copyright © 2024 | 17



AzRja: Jurnal of Islamic Education in Asia, 1(1)

pemerintah Dinasti Saljuq. Mahmud Yunus menyatakan bahwa pada saat itu
rencana pengajaran di Madrasah Nizamiyah tidak terlalu jelas, namun dapat
disimpulkan bahwa kurikulumnya didominasi oleh ilmu keagamaan dan
syari'ah. Beberapa buktinya adalah: a) Tidak ada seorang ahli sejarah pun
yang menyatakan bahwa Madrasah Nizamiyah mengajarkan ilmu kedokteran,
falak, atau ilmu pasti. Namun, mereka hanya mengungkapkan bahwa materi
pelajaran yang diajarkan mencakup bidang nahwu, ilmu kalam, dan ilmu figh,
b) Para pengajar di Madrasah Nizamiyah terdiri dari ulama-ulama yang ahli
dalam bidang syari’ah, seperti Abu Ishaq al-Syarazi, Al-Qazwaini, Ibn Al-Jauzi,
dan yang lainnya. Tidak ada catatan yang menyebutkan kehadiran guru filsafat
di sana. Dengan demikian, Madrasah Nizamiyah bukanlah lembaga pendidikan
filsafat, melainkan berfokus pada ilmu syari’ah, c) Pendidiri Madrasah
Nizamiyah bukanlah seorang yang memperjuangkan filsafat atau
mengupayakan perkembangan filsafat, d) Pada masa pendiriannya, Madrasah
Nizamiyah tidak berada dalam periode keemasan filsafat, melainkan saat di
mana filsafat ditindas atau dibatasi.

Karena Madrasah Nizamiyah didirikan atas kepentingan politik
penguasa, pemerintah memiliki kendali yang kuat terhadap pendidikan di
madrasah tersebut, termasuk dalam menentukan kurikulum dan staf pengajar.
Seleksi guru-guru yang diajukan ke madrasah tidak sembarangan; mereka
harus memeluk aliran keagamaan yang sejalan dengan kepercayaan
pemerintah, yakni aliran Sunni. Begitu juga dalam hal kurikulumnya.
Madrasah Nizamiyah, karena didirikan atas motivasi politik, menempatkan
pemerintah dalam kendali penuh atas pendidikan di lembaga tersebut, mulai
dari menetapkan kurikulum hingga memilih staf pengajar. Guru-guru yang
dipilih harus memiliki keyakinan agama yang sejalan dengan pemerintah,
yang umumnya mengikuti aliran Sunni, dan hal serupa juga berlaku dalam
perancangan kurikulum.

Tidak ada kejelasan yang cukup mengenai rencana pengajaran di
Madrasah Nizhamiyah. Menurut Mahmud Yunus, rencana pelajarannya
terbatas pada ilmu-ilmu syariah saja, dan tidak mencakup ilmu-ilmu hikmah
atau filsafat. Ini diindikasikan oleh hal-hal berikut: a) Tidak ada catatan dari
para sejarawan yang menunjukkan keberadaan mata pelajaran seperti
kedokteran, astronomi, atau pengetahuan pasti di Madrasah Nizhamiyah.
Mereka hanya mencatat pelajaran-pelajaran seperti nahu (tata bahasa), ilmu
kalam (teologi), dan fiqih (hukum Islam), b) Para pengajar di Madrasah
Nizhamiyah adalah para ulama yang ahli dalam ilmu syariah, menegaskan

18 | Copyright © 2024



AzRja: Jurnal of Islamic Education in Asia, 1(1)

bahwa madrasah tersebut lebih berfokus pada pendidikan syariah daripada
pendidikan filsafat, c¢) Pendiri Madrasah Nizhamiyah bukanlah individu yang
memperjuangkan atau mendukung pengembangan ilmu filsafat, d) Pada masa
itu, ada penindasan terhadap perkembangan filsafat dan para filsuf.

Madrasah Nizhamiyah memiliki peran Kkhusus, yaitu untuk
mengajarkan figih yang sejalan dengan salah satu atau beberapa mazhab Ahli
Sunnah, dan juga menjadi pusat pembelajaran di mana siswa menggunakan
waktu mereka sepenuhnya untuk belajar. Keindahan hampir 30 Madrasah
Nizhamiyah di Baghdad melebihi istana, menunjukkan pentingnya peran
mereka. Melalui Madrasah Nizhamiyah ini, Dinasti Saljuk berhasil
menanamkan ideologi Sunni secara efektif, terutama untuk menjaga stabilitas
pemerintahan dari ancaman pemberontakan atas nama aliran Islam yang
berbeda ideologi dari Dinasti Saljuk. Dari informasi tersebut, terlihat bahwa
Madrasah Nizhamiyah tidak mengutamakan pengajaran ilmu pengetahuan
duniawi, melainkan lebih fokus pada pelajaran ilmu agama, terutama ilmu
figih. Mazhab figih yang dominan adalah Mazhab Syafi'i dan teologi
Asy'ariyah, keduanya menjadi fokus utama. Meskipun Mazhab Syafi'i
menonjol, mazhab lainnya tetap diajarkan melalui para imam khusus untuk
setiap mazhab, dengan dukungan khalifah yang membentuk pakar-pakar
dalam bidang masing-masing mazhab. Bandingkan dengan lembaga
pendidikan di Baghdad sebelum Nizhamiyah, yang mengajarkan seluruh
bidang ilmu pengetahuan hingga Abbasiyah menjadi pusat pendidikan yang
menguasai berbagai sains dan teknologi. Hal ini menimbulkan pertanyaan
mengapa Madrasah Nizhamiyah tidak memiliki pendekatan serupa. Untuk
menjelaskan hal ini, kemungkinan bisa dianggap sebagai sebuah inovasi dari
khalifah, karena di Madrasah Nizhamiyah, selain kepentingan politik yang
dominan, tidak ada dokumen konkret yang menguraikan hal ini. Menurut
Mahmud Yunus, rencana pengajaran atau kurikulum di Madrasah Nizhamiyah
terperinci, meliputi pelajaran Al-Quran (membaca, menghafal, menulis), sastra
Arab, sejarah Nabi Muhammad, figih, ushul figih, dengan penekanan yang kuat
pada Mazhab Syafi'i dan sistem teologi Asy'ariyah.

Dari situ, dapat dipahami bahwa materi pelajaran di Madrasah
Nizhamiyah hanya terfokus pada ilmu agama, tanpa mencakup ilmu umum
seperti filsafat, logika, atau keterampilan lainnya. Hal ini menunjukkan bahwa
madrasah ini didirikan khusus untuk menyebarluaskan Mazhab Sunni atau
untuk kepentingan politik, mengingat latar belakang pendiriannya yang
bertujuan untuk menahan pengaruh yang kuat dari Mu'tazilah dan Syi'ah yang

Copyright © 2024 | 19



AzRja: Jurnal of Islamic Education in Asia, 1(1)

dominan sebelumnya di masyarakat pada masa itu. Namun, Hamid Hasan
Bilgrami memiliki pandangan yang berbeda dengan Mahmud Yunus tentang
materi yang diajarkan di Madrasah Nizhamiyah. Bilgrami menyatakan bahwa
kurikulum di madrasah tersebut juga mencakup ilmu bahasa tradisional, fiqih,
kajian-kajian Islam, ilmu hisab (matematika Islam), faraid (pembagian harta
warisan), penelitian tanah, sejarah sastra, kesehatan, pemeliharaan binatang,
pertanian, serta beberapa aspek dari sejarah alam.

Tokoh Pendiri Madrasah Nizamiyah

Keberhasilan Madrasah Nizhamiyah sangat terkait dengan peran guru-
guru yang mengajar, mendidik, dan membimbing para mahasiswa, yang pada
akhirnya menjadi sarjana-sarjana yang menduduki posisi penting di
pemerintahan sebagai karyawan dan pegawai negara. Menurut Makdisi,
pemilihan guru-guru tidak terlepas dari tujuan pendirian madrasah tersebut.
Pertama, untuk menyebarluaskan pemikiran Sunni guna menghadapi
tantangan dari pemikiran Syi'ah. Kedua, untuk menyediakan guru-guru Sunni
yang terampil dalam mengajarkan Mazhab Sunni dan menyebarluaskannya ke
daerah lain. Ketiga, untuk membentuk kelompok tenaga kerja Sunni yang aktif
dalam pemerintahan, terutama dalam bidang peradilan dan manajemen. Di
Madrasah Nizhamiyah, beberapa guru yang memberikan pengajaran
termasuk: a) Abu Ishak al-Syirazi (w.476 H = 1083 M), b) Abu Nashr al-
Shabbagh (w.477 H = 1084 M), c) Abu Qosim al-A'lawi (w.482 H = 1089 M), d)
Abu Abdullah al-Thabari (w.495 H= 1101 M), e) Abu Hamid al-Ghazali (w.505
H = 1111 M), f) Radliyud Din al-Qazwaini (w.575 H = 1179 M), g) Al-
Firuzabadi (w.817 H = 1414 M)

Awalnya, Guru Pertama Madrasah Nizhamiyah, Syekh Abu Iskhak as-
Syrazi menolak untuk mengajar di madrasah tersebut setelah bertemu dengan
seseorang yang menyatakan, "Mengapa Anda mengajar di tempat yang
direbut?" Namun, keengganannya itu kemudian digantikan oleh Abu Nashr as-
Sabbagh, dan Abu Ishak sendiri hanya mengajar selama 20 hari saja. Al-
Ghazali memulai karir mengajarnya di Madrasah Nizhamiyah setelah turut
serta dalam suatu perdebatan ilmiah dengan ulama-ulama terkemuka yang
dihadiri oleh Nizham al-Mulk. Dalam perdebatan tersebut, Al-Ghazali berhasil
mengungguli lawan-lawannya dan semua yang hadir sepakat dengan
pendapatnya. Sebagai hasilnya, Nizham al-Mulk menunjuknya sebagai guru
utama di sekolah yang terkemuka itu.

Keberhasilan Madrasah Nizhamiyah sangat terkait dengan peran guru-
guru yang mengajar, mendidik, dan membimbing para mahasiswa, yang pada

20 | Copyright © 2024



AzRja: Jurnal of Islamic Education in Asia, 1(1)

akhirnya menjadi sarjana-sarjana yang menduduki posisi penting di
pemerintahan sebagai karyawan dan pegawai negara. Menurut Makdisi,
pemilihan guru-guru tidak terlepas dari tujuan pendirian madrasah tersebut.
Pertama, untuk menyebarluaskan pemikiran Sunni guna menghadapi
tantangan dari pemikiran Syi'ah. Kedua, untuk menyediakan guru-guru Sunni
yang terampil dalam mengajarkan Mazhab Sunni dan menyebarluaskannya ke
daerah lain. Ketiga, untuk membentuk kelompok tenaga kerja Sunni yang aktif
dalam pemerintahan, terutama dalam bidang peradilan dan manajemen.

Di Madrasah Nizhamiyah, beberapa guru yang memberikan pengajaran
termasuk: a) Abu Ishak al-Syirazi (w.476 H = 1083 M) ,b) Abu Nashr al-
Shabbagh (w.477 H = 1084 M), c) Abu Qosim al-A'lawi (w.482 H = 1089 M), d)
Abu Abdullah al-Thabari (w.495 H = 1101 M), e) Abu Hamid al-Ghazali (w.505
H = 1111 M), f) Radliyud Din al-Qazwaini (w.575 H = 1179 M), g) Al-
Firuzabadi (w.817 H = 1414 M). Awalnya, Guru Pertama Madrasah
Nizhamiyah, Syekh Abu Iskhak as-Syrazi menolak untuk mengajar di
madrasah tersebut setelah bertemu dengan seseorang yang menyatakan,
"Mengapa Anda mengajar di tempat yang direbut?" Namun, keengganannya
itu kemudian digantikan oleh Abu Nashr as-Sabbagh, dan Abu Ishak sendiri
hanya mengajar selama 20 hari saja.Al-Ghazali memulai karir mengajarnya di
Madrasah Nizhamiyah setelah turut serta dalam suatu perdebatan ilmiah
dengan ulama-ulama terkemuka yang dihadiri oleh Nizham al-Mulk. Dalam
perdebatan tersebut, Al-Ghazali berhasil mengungguli lawan-lawannya dan
semua yang hadir sepakat dengan pendapatnya. Sebagai hasilnya, Nizham al-
Mulk menunjuknya sebagai guru utama di sekolah yang terkemuka itu.

Pengaruh Madrasah Nizamiyah

Madrasah Nizhamiyah telah memiliki dampak yang signifikan pada
masyarakat, baik dalam bidang politik, ekonomi, maupun dalam aspek sosial
keagamaan. Peran penting Nizham al-Mulk sebagai pejabat pemerintah yang
turut berperan besar dalam pendirian dan penyebaran madrasah, serta posisi
serta kepentingannya dalam administrasi pemerintahan, sangat menentukan.
Dalam kerangka ini, madrasah menjadi salah satu kebijakan yang
menggabungkan aspek keagamaan dan politik oleh penguasa.

Dalam konteks ekonomi, Madrasah Nizhamiyah didesain untuk
mempersiapkan para pegawai pemerintah, khususnya di bidang hukum dan
administrasi, sambil juga berfungsi sebagai lembaga yang mengajarkan ilmu
Syari'ah guna mengembangkan ajaran Sunni. Penerimaan masyarakat

Copyright © 2024 | 21



AzRja: Jurnal of Islamic Education in Asia, 1(1)

terhadap Madrasah Nizhamiyah juga didasarkan pada kesesuaian institusi
tersebut dengan lingkungan dan keyakinan mereka dalam konteks sosial dan
keagamaan. Hal ini dipengaruhi oleh beberapa faktor, antara lain: a)
Pendidikan yang disampaikan di Madrasah Nizhamiyah mengacu pada ajaran
Sunni, sejalan dengan kepercayaan yang dianut oleh mayoritas masyarakat
pada masa itu, b) Madrasah Nizhamiyah dijalankan oleh ulama-ulama
terkemuka, c¢) Madrasah ini menitikberatkan pada pengajaran figih yang
dianggap relevan dengan kebutuhan umum masyarakat, untuk memastikan
kehidupan mereka sejalan dengan ajaran dan keyakinan yang dianut.

Kesimpulan

Dari penjelasan sebelumnya, dapat disimpulkan bahwa Madrasah
Nizhamiyah merupakan madrasah terbesar pertama dalam dunia Islam.
Madrasah ini merupakan lembaga pendidikan dalam bentuk madrasah yang
dikelola oleh pemerintah pada masa Dinasti Saljuk. Madrasah ini memiliki
pola yang unik dari lembaga pendidikan sebelumnya. Lokasinya terletak di
sekitar kota Baghdad dan didirikan oleh seorang perdana menteri yang
bernama Nizham al-Mulk dengan menggunakan sistem pendidikan modern.

Manajemen Madrasah Nizhamiyah terbilang efisien dengan
pengelolaan dana yang baik, fasilitas gedung yang memadai dan berlimpabh,
serta jaminan pembayaran untuk para guru selama masa jabatan mereka.
Fasilitas seperti perpustakaan lengkap, asrama, serta makanan bagi
mahasiswa disediakan, sementara biaya pendidikan dipersiapkan oleh
pemerintah Baghdad. Orientasi kurikulumnya lebih pada pengembangan
ajaran Mazhab Sunni dan pengurangan pengaruh Mazhab Syi'ah serta
Mu'tazilah. Oleh karena itu, materi yang diajarkan lebih berfokus pada ilmu
keagamaan melalui empat Mazhab, terutama Mazhab Syafi'i yang menjadi
yang paling dominan. Lulusan dari madrasah ini dipersiapkan untuk menjadi
bagian dari pemerintahan Saljuk yang mengikuti Mazhab Sunni.

Mempelajari sejarah masa lalu dapat menjadi sumber inspirasi bagi
umat Islam untuk merintis perkembangan peradaban yang baru. Hal ini dapat
menjadi pedoman yang bermanfaat dalam kehidupan sehari-hari, baik dalam
ranah individu, keluarga, masyarakat, maupun negara, yang mungkin menjadi
kunci penting dalam peradaban dunia. Walaupun secara politik, Madrasah
Nizhamiyah telah menanamkan dasar-dasar pendidikan yang bertujuan untuk
merangsang pertumbuhan beragam Mazhab, namun seringkali kita terjebak
dalam fokus pada satu Mazhab saja yang bisa melemahkan pemahaman
terhadap Mazhab lainnya. Semoga hal ini dapat memberikan manfaat dan

22 | Copyright © 2024



AzRja: Jurnal of Islamic Education in Asia, 1(1)

mendorong perkembangan pemikiran dalam kalangan cendekiawan Islam,
khususnya mereka yang bergerak dalam bidang pendidikan, untuk kemajuan
peradaban yang lebih luas.

Daftar Rujukan

Agustina, [, & Murtopo, M. (2017). The Development of Android Based
Dictionary For Graphic Technique. Jurnal Arbitrer, 4(2).
https://doi.org/10.25077 /ar.4.2.93-98.2017

Ahmad fatah, Y. (2008). Dimensi-dimensi pendidikan Islam. UIN-Maliki Press,.
http://repository.uin-malang.ac.id/1605/

Ahmad, R. (2016). Fatwa Hubungan Antaragama di Indonesia. Gramedia.
https://books.google.co.id/books?hl=en&lr=&id=KRIIDWAAQBA]&oi=f
nd&pg=PP1&dq=Rumadi+Ahmad,+Fatwa+Hubungan+Antaragama+di+
Indonesia+(Jakarta:+Gramedia,+2016),+h.+5&o0ts=rZQ8WA28H1&sig=
EO0zkhnToY5FQ7Z-
150ul_LhcrEw&redir_esc=y#v=onepage&q=Rumadi%20Ahmad%2C%
20Fatwa%Z20Hubungan%20Antaragama%20di%Z20Indonesia%?20(Jak
arta%3A%20Gramedia%2C%202016)%2C%20h.%205&f=false

Azra, A. (1999). Pendidikan Islam: Tradisi dan Modernisasi menuju Milenium
Baru. Logos Wacana Ilmu.

Bilgrami, A. (1988). Realism Without Internalism: A Critique of Searle on
Intentionality (Vol. 86). https://www.jstor.org/stable/2027076

Gentry, C., & Ramzan, Z. (2006). Identity-Based Aggregate Signatures. Public
Key Cryptography.
https://link.springer.com/chapter/10.1007/11745853_17

Harahap, A. (2018). Madrasah: From Early Time To Nizhamiah (Sejarah Sosial
dan Kelembagaan Pendidikan Islam). jJurnal Progress Wahana
Kreativitas Dan Intelektualitas, 6(1), 24,
http://dx.doi.org/10.31942 /pgrs.v6il.2204

Hilgendorf, E. (n.d.). Islamic Education: History and Tendency (Vol. 78).
https://www.tandfonline.com/doi/pdf/10.1207/S15327930PJE7802_
04

Hudaeri, M., Karomah, A., & Al Ayubi, S. (n.d.). The Pesantren in Banten: Local
Wisdom and Challenges of Modernity. 2020-05-21.
https://eudl.eu/doi/10.4108/eai.8-10-2019.2294504

Ifendi, M. (2017). Madrasah Sebagai Pendidikan Islam Unggul. JALIE; Journal of
Applied Linguistics and Islamic Education, 1(2), 333-355.

Copyright © 2024 | 23



AzRja: Jurnal of Islamic Education in Asia, 1(1)

Makdisi, G. (n.d.). The Rise of College Institutions Of Learning In Islam And The
West. Edinburgh Univercity Prees.
https://books.google.co.id/books?hl=en&lr=&id=h6YXEAAAQBA]&oi=f
nd&pg=PR5&dq=George+Makdisi,+The+Rise+of+Colleges%3BlInstituti
ons+Learning+In+Islalm+and+The+West+(Edinburgh:+Edinburgh+Uni
vercity+Prees,+1981),+27.&ots=1E8NGtaDev&sig=Bx7jZECISmADbwb
cE9mnHfU6aUs&redir_esc=y#v=onepage&q&f=false

Mudzhar, A. (2000). Membaca Gelombang ljtihad antara Tradisi dan Liberasi.
https://scholar.google.com/scholar?q=related:Pk5n6wRzMYK]:scholar.
google.com/&scioq=Atho%E2%80%99+Mudzhar,+Membaca+Gelomba
ng+ljtihad,+cet,+1+(+Yogyakarta: +Titian+Ilahi+Press,+2000),h.+123&
hl=en&as_sdt=0,5

Muhtar, M. (2001). Sejarah Pendidikan Islam. Logos Wacana Ilmu.
http://ejournal.uin-
malang.ac.id/index.php/madrasah/article/viewFile/3287 /5104

Putra Daulay, H. (2018). Sejarah Pertumbuhan & Pembaruan Pendidikan Islam
di Indonesia. Kencana.
https://books.google.com/books?hl=en&Ir=&id=-
_m2DwAAQBAJ&oi=fnd&pg=PR1&dq=Daulay+.+Sejarah+Pertumbuhan
+dan+Pembaruan+pendidikan+Islam+&ots=73kzApPnPo&sig=DT4tDB
9KwkprrplfgsogNWCPnjc

Ramayulis, H. (2011). Sejarah pendidikan Islam: Napaktilas perubahan konsep,
filsafat, dan metodologi pendidikan Islam dari era nabi SAW sampai
ulama Nusantara. Kalam Mulia.

Riyadh Ahmad, E. (2015). Madrasah Nizhamiyah Pengaruhnya Terhadap
Perkembangan Pendidikan Islam dan Aktivitas Ortodok Sunni. Tarbiya:
Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 1(1), 127-138.

Riyadhy Ahmad, E. (2015). Madrasah Nizhamiyah Pengaruhnya Terhadap
Perkembangan Pendidikan Islam dan Aktivitas. UIN Sunan Gunung
Djati Bandung, 1(1), 127-138.

Saifuddin. (2001). Metode Penelitian. Pustaka Pelajar.

Srimulyani, E. (2011). The Idea Of Mahmud Yunus To Reform Arabic Teaching.
XII(1), 1-17.

Sulong N H, R, Mahdi, S., & Mehdrad, M. (2011). Shear resistance of channel
shear connectors in plain, reinforced and lightweight concrete.
Scientific Research and Essays, 6(4), 977-983.
https://doi.org/10.5897 /SRE10.1120

24 | Copyright © 2024



AzRja: Jurnal of Islamic Education in Asia, 1(1)

Suwito, F. (2005). Sejarah Sosial Pendidikan Islam. Putra Grafik.
https://scholar.google.com/scholar?lookup=0&q=Suwito+%26+Fauza
n,+2005&hl=en&as_sdt=0,5

Syalabi, A. (1954). History of Muslim Educaltion. Dar Al-Kasysyaf.

Ta’rifin, A. (2010). Tafsir Budaya Atas Tradisi Barzanji dan Manakib. 2020-12-
16, 7(2), 1-14. https://doi.org/10.28918 /jupe.v7i2.107

Wijdan, A. (2007). Pemikiran dan peradaban Islam. Safrina Insania Press.

Yusriyah, & Puspika Sari, H. (2022). Relevansi Pemikiran Ibnu Khaldun dan
Imam Al Ghazali Terhadap Pendidikan di Indonesia. El Fata, 1(2).
http://jurnal.ucm-si.ac.id/index.php/el-fata/index

Zed, M. (2004). Metode Penelitian Kepustakaan.
Zuhairini, M., Ghofir, A., Tadjab, & fadzar, M. (n.d.). Sejarah Pendidikan Islam.

Copyright © 2024 | 25



